
 
 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון
USA 605-313-6660 | ישראל 073.295.1245

 שובבי”ם 
תיקון

האישה



נשמח לקבל הערות 

והארות, וכן תוספות קצרות 

על הקונטרס, על מנת לתקן 

ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.

כמו כן, המעוניין לסייע 

להגיה את הקונטרס כל 

שבוע לפני צאתו, יפנה 

למערכת.

© כל הזכויות שמורות

־מידי שבוע יוצא לאור קונט

רס 'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.

־המעוניין להצטרף לרשימת הת

 פוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל

bilvavi231@gmail.com

מדרכי הקדושה עדיף לשלוח 

 בקשה דרך הפקס 

03-5480529

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

 ומקישים: כוכבית ]*[ 

 סולמית ]#[ -< 

 >- ]1132495[  

סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, ניתן 
 לצור קשר עם מערכת 

 'בלבבי משכן אבנה'
 טלפון: 052.763.8588

 פקס: 03-5480529
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100

bilvavi231@gmail.com



תוכן

א מחשבה ומעשה באשת איש�

א נחש בריח ונחש עקלתון�

א נחש זכר ונחש נקבה�

א שלושה שלבים בתאוות הנחש לאשה�

ב עונשו של נחש�

ב הנחש ירד ממדרגת עץ למדרגת עשב�

ב יופי בית בנים�

ב ראיה דיבור ומעשה כנגד יופי בית ובנים�

ג זווג דראיה�

ג זווג דדיבור�

ג הנחש איבד את כח הדיבור�

ג החטא חידש סוגיה הנקראת בית�

ד בנין, בן, בי"ת נו"ן�

ד חטא העגל הביא למשכן�

ד מהו יופי�

ה גילוי א'להות מצד נקודת היופי�

ה התפיסה החיצונית היא מים מלוחים�

ה נשים למעלה ואנשים למטה�

ה עבירה לשמה�

ו בנין בקליפה�

ו בנין דקדושה ושכנגדו�

ו בנין של זנות אין לו קיום�

ו פו"ר של פרוד לעומת פו"ר של אחדות�

ז חיבור שאין לו ביטול�

ז מקרה הוא פגם באשה�

ז בגן עדן היתה השכינה ביניהם ולא היה בית�

ז לעתיד לבוא הקביעות היא מצד השכינה�



שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה



 א 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

מחשבה ומעשה באשת איש
]בעיקר  באשה  בפגם  עוסק  השובבים,  בענין  זה  רביעי  מאמר 
באשת איש[, מראשית המחשבה עד גמר המעשה בפועל ח"ו. והנה 
הקדמוני.  בנחש  הוא  בפועל  למעשה  ובין  למחשבה  בין  השורש 
דאיתא במדרש )ב"ר י"ח ו'(, "מאי זו חטייה קפץ עליהם אותו רשע, 
ולכן עלתה  ונתאוה לה".  מתוך שראה אותן מתעסקין בדרך ארץ 
בלבו מזימה )סוטה ט' ב', יל"ש ישעיה פס"ה רמז תק"ט( "אתה בקשת 
ואיתא  המחשבה.  שורש  הרי  חוה".  את  ולישא  אדם  את  להרוג 
בגמרא )שבת קמ"ו א'( "שבא נחש על חוה הטיל בה זוהמא", ופרש"י 
)שם ובסוטה ט' ב' ד"ה נחש הקדמוני( "כשנתן לה עצה לאכול מן העץ 

בא אליה דכתיב הנחש השיאני - לשון נישואין", הרי שורש המעשה 
בשמותיהם,  גם  מרומז  לחוה  הנחש  בין  הקשר  עומק  בפועל. 
דאיתא בזוהר )זו"ח בראשית מדרש הנעלם מאמר הכרובים ולהט החרב 
אות תתי"ב-תתי"ג במהד' הסולם(, "הנחש שהערים לחוה,  המתהפכת, 
הוא דבר נופל על הלשון ... היאך ... כתרגומו, נחש חיויא הוא, חויא 
לו  היה  העתיד,  שם  על  לה  קרא  ]האדם[   ... נקבה  חוה  והיא  זכר, 
לקרוא אותה חיה, על שם ]אם כל[ חי, ונקראה על שם העתיד חוה, 

דעתיד חיויא למסטי לחוה". 

נחש בריח ונחש עקלתון
שישנם  לדעת  יש  הנה  דנחש.  בסוגיה  בעומק  יותר  נתבונן 
שני סוגי נחש. דאיתא בגמרא )ב"ב ע"ד ב'( "כל מה שברא הקב"ה 
בעולמו זכר ונקבה בראם, אף לויתן נחש בריח ולויתן נחש עקלתון 
הבריחים  כמו  יושר,  בבחינת  הוא  בריח  נחש  בראם".  ונקבה  זכר 
במשכן שהיו ישרים. מאידך נחש עקלתון הוא בבחינת עיגול, שהרי 
עקלתון הוא מלשון עקום. וכמו כן מבואר בגמרא שהם זכר ונקבה, 
הנקבה  את  והרג  הזכר  את  סירס  שהקב"ה  הגמרא  שמוסיפה  רק 
זה לזה  ומלחה לצדיקים לעתיד לבוא, דאם היה מניחם להזדקק 

נחש  סוגי  שני  שישנם  מצינו  ראיה  עוד  העולם.  את  מחריבין  היו 
מדאיתא בסנהדרין )נ"ט ב'( "חבל על שמש גדול שאבד מן העולם 
שאלמלא נתקלל נחש, כל אחד ואחד מישראל היו מזדמנין לו שני 
נחשים טובים, אחד משגרו לצפון ואחד משגרו לדרום להביא לו 
סנדלבונים טובים ואבנים טובות ומרגליות", ונראה שנחש שמשגר 
לצפון שונה מהנחש שמשגר לדרום. ונחש של צפון הוא נקבה, ושל 

דרום הוא זכר, כנודע, מדרום חסד, זכר, וצפון, דין נקבה.

נחש זכר ונחש נקבה
והנה גם מצד כח ההכשה, מצינו ב' סוגים בנחש. איתא במשנה 
)סנהדרין ע"ו ב'( "שיסה בו את הנחש פטור, השיך בו את הנחש ר' 
יהודה מחייב וחכמים פוטרים". ומדובר כאן שמת האדם שהנחש 
נחשב  הנחש  את  בו  שהשיך  האדם  האם  היא  והמחלוקת  נשך, 
מבוארת  א'(  ע"ח  )שם  ובגמרא  בגרמא.  או  ידיו  במו  שהמיתו  כמי 
ולכן פעולת המֵשיך  בין שיניו,  יהודה ארס נחש  מחלוקתם, שלר' 
חבירו  של  בידו  הנחש  שיני  הגיע  דהרי  בידיים,  להריגה  נחשבת 
)רש"י במשנה(, והרי הוא כתוקע סכין בבטנו )רש"י בגמרא(, ולחכמים 
ארס נחש מעצמו הוא מקיא, ולכן פעולת המֵשיך נחשבת לגרמא 
זכר,  בנחש  מיירי  יהודה  דר'  חיים.  אלקים  דברי  ואלו  ואלו  בלבד. 

שההכשה שלו היא כמו כח ההולדה של הזכר, דהיינו שהוא מוכן 
ומזומן לפלוט בכל עת, והרי זה כמו ארסו בין שיניו. משא"כ חכמים 
צריכה  כביכול  והיא  בקרבה,  טמון  שהארס  נקבה,  בנחש  מיירי 
להולידו, להוציאו מהכח אל הפועל. והנה מובא במדרש )פרקי דר"א 
פי"ג( שהנחש דן דין בינו לבין עצמו והחליט שהאדם לא ישמע לו 
ולכן פנה אל האשה שדעתה קלה.  כי קשה להוציא איש מדעתו, 
ולפי המבואר לעיל, יש לומר שמצד הנחש הנקבה חשב לפתות את 
האדם, ומצד הנחש הזכר בא לפתות את האשה, כי לעולם כח הזכר 

אזיל בתר הנקבה וכח הנקבה אזלא בתר הזכר.

שלושה שלבים בתאוות הנחש לאשה
לכך  השורש  הוא  חוה,  על  לבוא  התאווה  שהנחש  מה  הנה 
הנחש  דהרי  האשה.  אחר  להתפתות  נוח  האיש  יהא  שלעולם 
רע,  בודאי  הוא  איש  אשת  על  לבוא  התאווה  ועצם  הרע,  כח  הוא 
והנחש הטביע תאווה זו בכל אדם בכל דור. והנה מה שגרם לנחש 
משמשים  אותם  דראה  מהמדרש  הבאנו  כבר  לחוה,  להתאוות 
לעין כל, והמראה עורר את תאוותו. הרי שתחילת הפתוי התחילה 
בבחינת עין רואה. לאחר מכן הנחש דיבר עם חוה, כפי שמפורש 

בא  והטיל  עליה  בא  מכן  לאחר  ורק  בחז"ל.  ומבואר  בפסוקים 
זוהמא, כדלעיל. הרי שישנם שלושה שלבים בהתפתותו - הראיה, 
של  הסוגיא  לשלושתם  קדם  למעשה  בפועל.  והמעשה  הדיבור, 
אבל  הראשון.  במאמר  עסקנו  שבו  ההרהור,  שהוא  המחשבה 
הראיה  ההרהור,  שלאחר  השלבים  בשלושת  נעסוק  זה  במאמר 

הדיבור והמעשה בפועל. 

עונשו של נחש
את  איבד   - הראיה  כנגד  הנחש.  נתקלל  שלושתם  וכנגד 
ה'  "עיני  כדכתיב  הראיה.  בענין  כרוכה  ההנהגה  בחינת  מנהיגותו. 

המה משוטטים בכל הארץ" )זכריה ד' י'(. וכן מנהיגי העדה נקראים 
ט"ו  לך  )שלח  "והיה אם מעיני העדה נעשתה לשגגה"  עיני העדה, 



 ב 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

כ"ד(. והנחש קודם שנתקלל היה מלך על כל חיה ובהמה )סוטה ט' 
ב'(, ובחטאו איבד זאת. יתר על כן כמו שאומרת הגמרא שמתחילה 
על  להלך  הושפל  חטאו  ולאחר  זקופה  בקומה  מהלך  היה  הנחש 
גחונו, וא"כ הסתכלותו היא על האדמה. משא"כ כאשר היה זקוף, 
אזי היו עיניו רואות למרחוק ומשגיחות ומתבוננות כראוי למלך. 
בראשית  טוב(  )לקח  זוטרתא  )פסיקתא  בחז"ל  איתא  הדיבור,  ולענין 
פ"ג סי' א', ועי' אבן עזרא בראשית ג' א'(, שהנחש היה לו כח דיבור 
כח  את  שאיבד  היה  ועונשו  הקודש.  בלשון  חוה  עם  מדבר  והיה 

	 עי' שער הפסוקים יחזקאל שמבאר את לידת קין באופן שונה לכאורה, עי"ש. והביאור הוא שכח הרע שנכנס באדה"ר ע"י החטא, מכוחו הוליד את קין, וזה נקרא שהנחש הוליד 
א

את קין, כלומר מכח הרע של הנחש הנדבק באדם - נולד קין.

	 לא מובא שם מעשה שהאשה בקשה להציל את חיי בעלה, דאין חידוש בכך, אלא החידוש הוא שהאשה פעמים היא אויב. משא"כ בנחש החידוש אינו שהוא אויב אלא החידוש 
ב

שפעמים הוא משלים אתו. ובענין הכלב הוא נחשב לאויב כי הוא בחינת עמלק שהוא זה לעומת זה דצורת אדם.

הדיבור. ולענין המעשה בפועל, מה שבא הנחש על חוה והטיל בה 
זה  כנגד  ב'(א,  כ"ח  זוח"א  פכ"א,  דר"א  )פרקי  קין  מזה  ויצא  זוהמא, 
נתקלל הנחש שכח הולדתו שונה מכל בריה. כדאיתא בבכורות )ח' 
א'(, שכנגד כל בעל חי ישנו עץ שהזמן משעת פרחיו עד גמר פריו 
שוה לזמן העיבור של הבעל חי, משא"כ הנחש שזמן עיבורו ז' שנים 

)שם(, אין כנגדו עץ שמשעת פרחיו עד גמר פריו עוברים ז' שנים.

הנחש ירד ממדרגת עץ למדרגת עשב
נבאר את עומק הקללה שבכך. דהרי ישנם דומם צומח חי מדבר. 
בצומח  דיוק,  ליתר  אמנם  לצומח.  המדבר  בין  ממוצע  הוא  והחי 
עצמו ישנם מינים של עשבים הקרובים לקרקע, וישנם מינים של 
עצים העולים מעלה. והחי הוא הממוצע בין המדבר לבין העצים. 
משא"כ העשבים הסמוכים לקרקע הם קרובים יותר ליסוד העפר, 
בין  ממוצע  שהוא  עץ,  כנגדו  יש  חי  בעל  שכל  עולה  א"כ  הדומם. 

אותו עץ לבין המדבר, אבל הנחש אין כנגדו עץ כזה, מכיון שהנחש 
לאחר שחטא ונפל, אינו במדרגה של ממוצע בין עץ למדבר, אלא 
במדרגה של ממוצע בין עשבים לבעל חי, דהיינו שהנחש הושפל 
ממדרגת עצים למדרגת עשבים, ולכן מאכלו עפר, ועל העפר הוא 

זוחל, ולכן אין עץ שמשתוה לנחש. 

יופי בית בנים
בפועל,  ומעשה  דיבור  דראיה  הפגמים  שלושת  כנגד  והנה 
מצינו ג' הבחנות באשה. דאיתא בגמרא )כתובות נ"ט ב'(, "אין אשה 
ההבחנה  הבחנות.  ב'  אלו  הרי  לבנים".  אלא  אשה  אין  ליופי,  אלא 
השלישית באשה, שהיא כח האמצע, היא הבחנת הבית. כדאיתא 
בגמרא )שבת קי"ח ב'( "מימי לא קריתי לאשתי אשתי ולשורי שורי 
א'(  י"ג  )מגילה  בגמרא  איתא  וכן  שדי".  ולשורי  ביתי  לאשתי  אלא 

"ובמות אביה ואמה לקחה מרדכי לו לבת תנא משום רבי מאיר אל 
)בכורות  תקרי לבת אלא לבית", כלומר שנשאה. וכן איתא בגמרא 
שדלתות  כשם   ... לאשה  צירים  כך  לבית  שצירים  "כשם  א'(  מ"ה 
לבית כך דלתות לאשה וכו'". א"כ ג' הבחנות באשה, יופי, בית, בנים. 

ראיה דיבור ומעשה כנגד יופי בית ובנים
כנגד פגם הראיה היא כמובן הבחנת היופי באשה. וכנגד  והנה 
פגם הדיבור, הוא הבחנת הבית, דהדיבור הוא בית למחשבה ]ועוד 
יתבאר בעזר ה' בארוכה[. וכנגד פגם המעשה, שהוא מעשה הולדה, 
האשה  בין  הקבלות  כמה  מצינו  והנה  הבנים.  הבחנת  כמובן  הוא 
הקבלה  לעיל.  שנתבאר  כפי  וחוה  חיויא  בשמותם,  חדא  לנחש. 
"ברצות  במשלי  דאיתא  לאדם.  אויבים  נקראים  ששניהם  נוספת, 
פ"ח  )תרומה  ה' דרכי איש גם אויביו ישלים אתו". והנה בירושלמי 

ה"ז דף מ"ד א'( איתא שהכלב והנחש הם אויבי האדם ]ומ"מ מביאה 
הגמרא שם מעשים שהכלב והנחש בקשו להציל את חיי האדם[. ובמדרש 
מעשה  מביא  והמדרש  אשתו.  היינו  שאויביו  מובא  א'(  נ"ד  )ב"ר 
שהאשה גרמה שבעלה יוצא להורגב. הרי שכח האשה וכח הנחש 
הם כוחות מקבילים. עתה נבאר את ההבחנה של פגם הדיבור כנגד 

הבחנת האשה כבית. 

ב' הבחנות באשה, ביחס לבעלה וביחס לבנים
הנה הגמרא בברכות )ס"א א'( מביאה שדו פרצופין ברא הקב"ה 
באדה"ר, אחד מלפניו ואחד מאחוריו, ומזה שלאחוריו בנה הקב"ה 
גוף  את חוה. ונחלקו מה היה הפרצוף שמאחור, דלחד מד"א היה 
"ויבן  זנב היה, אזי הפסוק  והנה אם  זנב.  ולאידך מד"א היה  שלם, 
וכו'" )בראשית ב' כ"ב(, מתפרש כפשוטו. אבל אם היה גוף שלם, מה 
פירושים, האחד שקלע הקב"ה את  ב'  ומביאה הגמרא  יש לבנות. 
שערה, דקליעת שיער נקראת בנין. והשני שבנה אותה כאוצר, צר 
מלמעלה ורחב מלמטה שיהיה מקום לעובר להתפתח. והנה שני 

פירושים אלו מגלים שני הבחנות בתפיסת האשה. הפירוש הראשון 
תופס את האשה מצד מה שהיא מחוברת לבעלה, בעוד שהפירוש 
צדדים  ושני  בנים.  להולדת  תימצי  כהיכי  האשה  את  תופס  השני 
בנינו  שמגדלות  "דיינו  א'(,  )ס"ג  ביבמות  במימרא  מתגלים  אלו 
ומצילות אותנו מן החטא". הרי שיש כאן שני כוחות באישה. ובין 
שני הבחנות אלו באשה, נמצאת הבחנה אמצעית שנקראת דיבור 

ונקראת בית.



 ג 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

זווג דראיה

	 לא מצאתי לכך מקור קדום. ואולי כוונתו לבת יענה שמולידה אפרוח מהביצה בלי לדגור עליה אלא ע"י כח ההסתכלות בלבד, כפי שמובא בע"ח )ש"ח פ"א(.
ג

	 הקשר הפנימי בין דיבור לבית מתבטא בכך ששניהם הם מידת המלכות בשפת הח"ן )עי' ערכי הכינויים לרמ"ק בסוף ספר אור נערב, בערך בית וערך דיבור(. ובפשטות יש לבאר שדיבור 
ד

הוא כלי לחיבור בין בנ"א ולכך נקרא זיווג - דיבור. וכן בית הוא מקום החיבור. ובאופן אחר, כל בנין הוא ע"י צירוף אותיות, ויש צירוף אותיות ע"י דיבור, ויש צירוף אותיות 
ע"י מעשה, בנין הבית.

שישנה  לדעת  יש  בהקדם  זו,  אמצעית  הבחנה  שנבאר  קודם 
דהיינו  מדיבור,  יותר  גבוהה  שהיא  לאשה,  האיש  בין  זווג  הבחנת 
לאדם  "אסור  א'(  )מ"א  בקידושין  דאיתא  עיניים.  בבחינת  זווג 
א'(  )ח'  בבכורות  בגמרא  ואיתא  שיראנה".  עד  האשה  את  שיקדש 
פנים  שמשמשין  משלושה  חוץ  עורף,  כנגד  פנים  משמשים  "הכל 
כנגד פנים, ואלו הן דג ואדם ונחש ... הואיל ודיברה עימהם שכינה".  
והנה זיווג של פנים בפנים עניינו בעצם זווג דעינים, כדכתיב "עין 
הוא  לאחור  הפנים  בין  ההבדל  דהרי  ח'(.  נ"ב  )ישעיה  יראו"  בעין 
שאדם רואה מה שנמצא לפניו, כי לשם מופנות עיניו, ואינו רואה 
וממילא  לאחור.  המביטות  עינים  לו  אין  כי  מאחוריו,  שנמצא  מה 

הזווג  הוא  דעיניים  זווג  א"כ  דעיניים.  זווג  אינו  באחור  פנים  זווג 
זו  אלא  בעלמא,  ראיה  זו  ואין  לאשה.  האיש  בין  והעליון  הראשון 
ראיה בבחינה של זווג, כמו שמצינו בעוף הנקרא ראה )פר' ראה י"ד 
י"ג, ועי' חולין ס"ג ב'(, שיש לו כח להוליד ע"י ראיה בלבד )ייטב פנים 
לר' יקותיאל טייטלבוים, חנוכה אות י'(ג. לכן ישנו פגם באיש המתבונן 
באשה לא לו, כפי שאמר איוב "ברית כרתי לעיני, ומה אתבונן על 
שההסתכלות  מלבד  וזאת  א'(.  ט"ז  ב"ב  ועי'  א',  ל"א  )איוב  בתולה" 
יכולה להביא להרהור ולקרי. וא"כ עצם הסתכלות הנחש בחוה זהו 

תחילת זיווגם. שאח"כ נשתלשל לדיבור, ואח"כ למעשה גמור.

זווג דדיבור
במדרגת  שהיא  לאשה  איש  בין  הזווג  הבחנת  את  נבאר  עתה 
דיבור. דיבור במשמעות של זווג מצינו במשנה ובגמרא )כתובות י"ג 
... נבעלה". לכן הזהירה המשנה  ... מאי מדברת  א'( "ראוה מדברת 
באבות )פ"א מ"ה( "ואל תרבה שיחה עם האשה, באשתו אמרו, ק"ו 
באשת חברו". הרי זה כח שני של חיבור, חיבור ע"י דיבור, והדיבור 

בעצם  זווג,  של  בדיבור  הבחנות  שתי  וישנם  זווג.  של  בבחינה 
אדם  את  שראה  ע"י  שפגם  כמו  והנחש  נשיקין.  ובבחינת  הדיבור 
זו התחבר לחוה, כך פגם מצד שדיבר  וחוה משמשין, ובכח ראיה 

עם חוה, שע"י דיבור זה נתחבר לחוה. 

הנחש איבד את כח הדיבור
הנחש פגם בראיה בדיבור ובמעשה, אבל רק כח הדיבור  והנה 
ניטל ממנו כעונש, ובעומק, כתיקון. אבל כח הראיה וכח ההולדה 
לא ניטלו ממנו. אמנם היתה השפלה בכח הראיה שלו, כפי שנתבאר 
לעיל, ששוב אינו מלך, אבל עכ"פ עדיין הוא רואה. וכן בכח ההולדה 
היתה השפלה, שאין שום עץ כנגד זמן העיבור שלו, והרי יש בכך 
נפרדות, אבל עכ"פ עדיין יש לו כח הולדה. משא"כ מצד כח הדיבור, 
זה  כח  כנ"ל,  הקודש,  בלשון  ואפילו  כאדם,  מדבר  היה  שמעיקרא 
נעקר ממנו לחלוטין. דיש לדעת שקולות בעלי חיים וצפצופי עופות 

לדו  בקולות  משתמשים  חיים  בעלי  אמנם  דיבור.  שם  עליהם  אין 
שיח, ויש להם מעין שפה, אבל אין על זה שם דיבור. הרי אונקלוס 
תרגם "ויהי האדם לנפש חיה" ל"והות באדם לרוח ממללא". כלומר 
דיבור האדם הוא מה שעושה אותו לנפש חיה. ולכן כאשר החטיא 
הנחש את האדם, והביא אותו ממדרגת נפש חיה למות תמותון, אזי 

איבד הנחש את מדרגת הנפש חיה שהוא כח הדיבור. 

החטא חידש סוגיה הנקראת בית
החטא גרם להתגלות בחינה חדשה של חיבור בין האיש לאשה 
הנקרא בית, שהוא בסוד התיקון. שהרי כל הפגם שפגם הנחש בהם 
היה בגלל שלא היה להם בית, ולכן שמשו לעין כל, וזה עורר את 
המהלך  כל  מעיקרא  בית,  להם  היה  ואילו  הנחש.  של  הראיה  כח 
כרוכה  החטא  לאחר  בית  של  הסוגיה  התחדשות  מתחיל.  היה  לא 
שהלבישם  בכך  רק  ולא   - צניעות  הנקראת  סוגיה  בהתחדשות 
המאפשר  בית,  הנקרא  יותר  רחב  באופן  אלא  עור.  כתנות  הקב"ה 
לעשות בצנעה דברים שהצניעות יפה להם. הרי שהיה כאן שינוי 
מכח הדיבור לכח הנקרא ביתד. דקודם החטא, הזיווג היה בבחינה 

בית, עיקר הזווג  ולכן עתה שיש  בית.  ולא היה בחינת  דיבור,  של 
הוא בבחינת חיבור היסודות, שצריך להיות באופן של צנעה, בתוך 
בית. ולכן אסרו חכמים על אדם לבוא על אשתו מחוץ לבית כגון 
בשווקים ובפרדסין )סנהדרין מ"ו א', רמב"ם אסו"ב פכ"א הי"ד(, וגם 

הלקו על כך אם השעה היתה צריכה. 



 ד 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

בנין, בן, בי"ת נו"ן
יצירה,  לשון  מצינו  באדה"ר  הנה  דבית.  בסוגיה  טפי  נעמיק 
ז'(.  ב'  )בראשית  האדמה"  מן  עפר  האדם  את  א'להים  הויה  "וייצר 
בעוד שבחוה מצינו לשון בנין, "ויבן ה"א את הצלע" )שם שם כ"ב(. 
הקב"ה  שנתן  ויבן  לשון  שדרשו  ב'(  מ"ה  )נדה  בגמרא  מצינו  והנה 
בינה יתירה באשה יותר מבאיש. אבל בנין הוא גם מלשון בן, ובזה 
גופא מצינו ב' הבחנות. האחת, לענין שאין אשה אלא לבנים, כפי 
השורש  מצד  אבל  לבנים.  שורש  שהיא  כלומר  לעיל,  שהבאנו 
היותר עליון, בן הוא אותיות בי"ת נו"ן. והנה האות בי"ת מרמזת על 
ההבחנה האמצעית באשה, שהיא הבחנת הבית. והאות נו"ן מרמזת 
לשורש  הראשונית,  לנקודה  לחזור  צריכה  שהיא  ההבחנה  על 

הכל, שזאת בחינת שער הנ', שער החמישים שהוא ידיעת א'להות 
על  לפירושו  )בהקדמתו  כמו שהזכרנו במאמר הקודם בשם הרמב"ן 
התורה(. א"כ למרות שהאשה נבראה אחר האדם, אבל מהות בנינה 
לשבת  אדה"ר  עם  להכנס  צריכה  שהיתה  מצב  לאותו  לחזור  הוא 
קודש, לולי שחטאו, שהוא מעין המצב של יום החמישים ליציאת 
מצרים שהוא יום מתן תורה. שבאותו יום שניתנה התורה, פסקה 
מהם זוהמתן שהטיל בהם הנחש )שבת קמ"ו א'(, כלומר שהבית חזר 

לשער הנו"ן דקדושה, שהיא ראשית היצירה ד"ויבן את הצלע". 

חטא העגל הביא למשכן
של  חדש  מהלך  ובא  הנו"ן  את  ישראל  בני  אבדו  בחטאם  אבל 
תיקון, שבמקום בי"ת נו"ן, ישנו מהלך של בי"ת בלי נו"ן. ובי"ת בלי 
לאחר  ישראל  בני  שקבלו  החדש  הבית  שהוא  המשכן,  הוא  נו"ן, 
התיקון,  מהלך  אזי  הנחש.  זוהמת  לתוכם  וחזרה  בעגל  שחטאו 
)פקודי ל"ח כ"א(, עדות לכל האומות שנתרצה  הוא "משכן העדות 
הקב"ה לישראל על מעשה העגל" )תנחומא פקודי פ"ב, מובא ברש"י 
על הפסוק(. הרי שהחטא גרם מהלך של משכן, ומשכן נקרא מקדש 
א"כ  י'(.  כ"ח  א'  )דבה"י  בית  נקרא  הרי  והמקדש  ח'(,  כ"ה  )תרומה 
ובין  וחוה,  בין לאחר החטא דאדם  בית,  החטא הוביל למהלך של 
לאחר חטא העגל. והנה מעמד הר סיני היה בהבחנת "פנים בפנים 

דיבר ה' עמכם" )ואתחנן ה' ד'(. ובארנו לעיל שבפנים בפנים יכולה 
זווג של דיבור, כגון נשיקין.  וכן  זווג של ראיה,  להיות הבחנה של 
זווג של  זווג של ראיה ולא  יכול להיות לא  אבל בפנים ואחור לא 
נשיקין. לאחר חטא העגל, כשחזרה הזוהמא, "אכן כאדם תמותון" 
זווג  אלא  דיבור,  או  עינים  במדרגת  זווג  אין  שוב  ז'(,  פ"ב  )תהלים 
הוא רק במדרגה של יסודות, ולכך נצרך בית, כדלעיל. א"כ עיקר 
זוהמת הנחש שהטיל  וחוה מכוח  החידוש שהתחדש בחטא אדם 

בה, הוא המהלך של בית וצניעות.

מהו יופי
שאין  ההבחנה  מצד  ותיקונו,  הראיה  בפגם  עוד  נתבונן 
נקבה,  של  בהבחנה  תמיד  הוא  יופי  והנה  ליופי.  אלא  אשה 
מלשון נקב. דאיתא בגמרא )נדה ל"א ב'( "בא זכר בעולם בא 
ככרו בידו, זכר זה כר דכתיב ויכרה להם כֵּרה גדולה. נקבה 
אין עמה כלום, נקבה נקייה באה, עד דאמרה מזוני, לא יהבי 
הוא  נקבה  ענין  א"כ  ואתנה".  עלי  שכרך  נקבה  דכתיב  לה, 
חסרון, ודוקא משם באה נקודת היופי. דהמתבונן יראה שכל 
]יופי שורשו במדת התפארת, שכל  יופי בא מנקודת שינוי 
ענינו חיבור שני הפכים חסד וגבורה, וחיבור ההפכים יוצר 
בהבחנה  או  ושקיעה,  הבלטה  של  בהבחנה  או  היופי[.  את 
של שינוי גוונים. אלו שני סוגי היופי שישנם. כך היא מטבע 
הללו,  האפשרויות  משתי  אחת  על  בנוי  יופי  שכל  הבריאה 

ודבר אחד  בולט  או שישנה שקיעה מול בליטה, דבר אחד 
שוקע, באופנים שונים של שקיעה ובליטה. או שהיופי בא 
שואבים  יופי,  של  הללו  מקורות  שתי  גוונים.  של  משינוי 
כוחם מענין החסר. דלמשל בקיר שטוח אין יופי, אא"כ צבעו 
אותו במגוון צבעים. ובמגוון צבעים גופא, הרי כל גוון הוא 
חסר ביחס לכל צבע אחר. אמנם אפשר להגדיר זאת באופן 
חיובי ולומר שבכל גוון ישנו חידוש שאין באחר, אבל ממילא 
נובע מכך שבאחר חסר אותו חידוש. ולכן מסקנת הדברים 
היא שכל שינוי בנוי על חסר, ומאידך כל יופי בנוי על שינוי 

וממילא על חסר. 

גילוי א'להות מצד נקודת היופי
פנימיות  ישנה  חסר,  מנקודת  בא  יופי  שכל  בהבחנה  והנה 
בעוד  חסרים,  הם  הנבראים  כל  הפנימיות,  מצד  חיצוניות.  וישנה 
הבריאה,  תכלית  לכן  חסרון.  בלי  שלם  כביכול  הוא  שהא'להות 
הנבראים  של  החסרון  מתוך  לגלות  היא  הבריאה,  יופי  גופא  והיא 
את העדר החסרון שבא'להות, וכן לגלות את הא'להות בתוך החסר. 
דקודם הבריאה, כביכול גילוי הא'להות לא היה מתוך גילוי חסרון. 
החסרון  במקום  שגם  הגילוי  הוא  בבריאה  שהתחדש  מה  כל  א"כ 
היא  הדברים  כוונת  בפשטות  והנה  הא'להות.  להתגלות  יכולה 

מתחדש  הנבראים  לחסר  שביחס  השלמות,  את  מגלה  שהחסרון 
שלמות הא'להות, בבחינת שכל דבר ניכר ע"י הפכו ]עי' מהר"ל ריש 
גילוי הא'להות  יותר,  גילוי א'להות. אבל בעומק  וזהו  ישראל[,  נצח 
מצד  זה  ולפי  שמתגלה.  החדש  הגוון  גופא  הוא  החסר  במקום 
יוצר  שהנקב  בתפיסה  הוא  באשה  היופי  ענין  הפנימית,  הנקודה 
הוא  האשה  יופי  כך,  ומצד  יופיה,  גופא  וזה  גילוי,  של  חדש  אופן 

שורש פנימי לגילוי א'להות.



 ה 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

התפיסה החיצונית היא מים מלוחים
היא  שהנקבה  מחמת  החיצונית,  התפיסה  מצד  מאידך, 
בבחינה של נקב, בבחינה של חסר, אזי היא יוצרת הרגשת 
חסר אצל האדם. ודוקא מכח כך מתעוררת בו תשוקה לראות 
אותה. עצם החסר שבה יוצר בו חסרון לראותה. ולפ"ז נפרש 
לדרכנו שמה שכתוב במדרש )ב"ר מ"ה ה'(, שלמדנו מדינה 
גורמת  שהיא  היינו  יוצאניות,  מידת  בנשים  שיש  יעקב  בת 
לאדם לצאת חוץ לעצמו כדי לראות אותה. וממילא נדמה 
לאדם שע"י ראייתה הוא ישלים את חסרונו, אבל זה בחינת 

מים מלוחים. והנה עצם התשוקה באדם לראות דבר שחוצה 
אבל  באדם.  נקבה  כח  הבחנת  הוא  לכך  החסרון  שורש  לו, 
מה שראוי לאדם, הוא לא להשתוקק לראות את מה שחוצה 
לו כהשלמה לחסרונו, אלא להשתוקק לגלות את הא'להות 
זה תכליתו של החסרון לגלות ע"י  כי  מנקודת החסר שבו. 
את הא'להות. כי החסר משתוקק להשלמה, לשלמות. נמצא 

שהחסר גורם לגילוי הא'להות.

נשים למעלה ואנשים למטה
האנשים  מיקום  לגבי  ב'(  נ"א  )סוכה  בגמרא  מובא  והנה 
נשים  היו  ש"בראשונה  השואבה  בית  בשמחת  והנשים 
מבפנים ואנשים מבחוץ והיו באים לידי קלות ראש, התקינו 
היו  ועדיין  מבפנים,  ואנשים  מבחוץ  יושבות  נשים  שיהו 
באין לידי קלות ראש. התקינו שיהו נשים יושבות מלמעלה 
ואנשים מלמטה". והנה ההבחנה שהאשה יוצרת חסר אצל 
בחוץ  אנשים  היו  שכאשר  לכך  מקבילה  לראותה,  האדם 
ונשים בפנים או איפכא, היו מגיעים לקלות ראש. אבל מצד 
ההבחנה שתכלית הבריאה היא לגלות את הא'להות במקום 
החטא, הרי שמצד כך היו האנשים למטה והנשים למעלה. 
למקודם  ביחס  העולם  שנברא  לאחר  של  המעלה  כלומר, 
מכח  א'להות  גילוי  של  מהלך  שהתחדש  העולם,  שנברא 
החסר, מתגלה בכך שהנשים יושבות למעלה. כי ע"י החסר 

לראות  בין  הנפ"מ  זהו  למעלה.  עולה  האדם  בחינתם,  שזה 
חוצה לבין לראות מעלה. כוח הראיה או שהוא יוצר חיצוניות, 
או שהוא יוצר עליוניות. השאלה היא היכן האדם נמצא ולאן 
את  מקבל  שהאדם  ענינו  הראיה  של  הפגם  א"כ  יוצא.  הוא 
הוא  ותיקונו  בה.  להביט  רוצה  הוא  ולכן  שבנקבה  החסר 
כאשר האדם מגיע למעמקי נפשו, ומגלה שתכלית הבריאה 
היא גילוי א'להות במקום החסר. ולכן כאשר בוערת באדם 
להשלמת  הנפש  כוח  שזהו  ידע  בנקבה,  להביט  התשוקה 
מלבד  נפשו,  במעמקי  התשוקה  ותיקון  הקדושה.  השכינה 
ל"ג  )ישעיה  ברע  מראות  עיניו  עוצם  של  בפועל  הפרישות 
ט"ו(, צריך להיות מופנה לגלות את הא'להות במקום החסר. 

עבירה לשמה
קודם  המעלה  שכגודל  מקומות  בהרבה  מצינו  והנה 
עמיקתא  לבירא  רם  מאיגרא  הנפילה,  עומק  כן  הנפילה 
כ"ה(,  רמז  פ"ב  בראשית  )יל"ש  בנחש  כגון  ב'(,  ה'  )חגיגה 
המפלה  כגודל  דוקא  אבל  ב'(.  ט'  )סוטה  ואחיתופל  ובהמן 
שיוצרת חסר יותר גדול, כן גילוי הא'להות שבא מכך יש בו 
יותר יופי ותפארת. וזה כעין ממכה עצמה מתקן רטייה )עי' 
שמ"ר כ"ג ג'(, שהתשוקה של הנחש לחוה שהביאה למכתו, 
ממעמקים  א'להות,  לגילוי  יותר  עמוקה  תשוקה  יצרה 

דרך  על  וזה  המכה.  רפואת  וזו  ב'(,  ק"ל  )תהלים  קראתיך 
שפירשו כמה מהאחרונים )עי' לש"ו ספר הדע"ה ח"ב דרוש 
עץ הדעת, ושפתי חיים אמונה ובטחון ב' מאמר חטא אדה"ר 
כי  שמים,  לשם  וחוה  אדם  של  העבירה  שהיתה  ובחירתו(, 
הם רצו לגלות את הא'להות במקום שפל יותר להשביח את 

עבודת השי"ת. עד כאן בארנו את ענין פגם הראיה ותיקונו.

בנין בקליפה
של  שדיבורו  ביארנו  ותיקונו.  הדיבור  בפגם  עתה  נדון 
הנחש עם חוה היה בבחינת זווג, וזהו עומק הפגם. והנה לא 
כל דיבור הוא זווג גמור, אבל הנחש דיבר עם חוה בלשה"ק, 
ספר  )עי'  וחיבור  צרוף  בנין,  הוא  מהותה  עצם  ולשה"ק 
יצירה פ"ד מט"ז(, דהיינו זווג, ולכן בה נברא העולם. משא"כ 
זה, מכיון שהן הסכמיות בלבד.  שאר הלשונות אין בהן כח 
והנה תכונת הבנין החיבור והצירוף מתגלה בשעת הדיבור 
כאשר האותיות מצטרפות למלים. וא"כ הדיבור של הנחש 

דקדושה  הבנין  היפך  בקליפה,  בנין  בבחינת  היה  בלשה"ק 
שהוא מהותה של לשה"ק. גם בדור ההפלגה היה מהלך של 
לשמים  ולעלות  שם  לעצמם  לעשות  שרצו  בקליפה,  בנין 
בכח הבנין )נח י"א ד'(. וכן בנית פיתום ורעמסס היתה בניה 
שלא בקדושה, וכל מה שבנו התרוסס ופי התהום בלעו )עי' 
ב'  הן  ורעמסס  ופיתום  ההפלגה  שדור  הרי  א'(.  י"א  סוטה 

הבחנות בבנין דקליפה. 

בנין דקדושה ושכנגדו
מאידך בנין בקדושה הוא הבניין של בית המקדש, והגדרת 
נסתיימה  שלא  דרך  על  בו.  שורה  שהשכינה  היא  הדבר 

רש"י  )עי'  השכינה  בו  ירדה  שלא  עד  המשכן  בנין  מלאכת 
שמיני ט' כ"ג(. הרי שבנין בקדושה עניינו כלי לצורך ירידת 



 ו 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

השכינה בתוכו. ומדרגת הבנין נמדדת לפי שריית השכינה בו 
ולא מצד גובה הבנין עצמו כבדור ההפלגה. ולכן אף שהבית 
ט'  יומא  )עי'  ושנים  א'(  ד  ב"ב  )עי'  בקומה  גבוה  היה  השני 
בית ראשון היה  ב"ב, מ"מ  א'( מהבית הראשון כמ"ש בריש 
שני  בית  משא"כ  נסים  ה'  בו  שהיו  עליונה,  יותר  במדרגה 
)יומא כ"א ב'(. מבחינה זו המגדל של דור ההפלגה היה בנין 

הקדושה.  כח  את  לבטל  מבקשת  הטומאה  כח  בנין,  כנגד 
משא"כ בנין פיתום ורעמסס, לא היה בבחינת בנין כנגד בנין, 
כל מה שנבנה  ולכן  אלא בהבחנת הריסת הבניין דקדושה, 
לא היה עומד. הרי זה ביטול הבניין דקדושה על ידי ביטול 

כח הבניין בכלל. 

בנין של זנות אין לו קיום
בלשה"ק  חוה  עם  הנחש  של  בדיבורו  להבחין  יש  והנה 
שהוא הבחנה של בנין, האם היה בהבחנת דור ההפלגה או 
בהבחנת פיתום ורעמסס. והנה במדרש )יל"ש בראשית פ"ב 
רמז כ"ה( מסופר, שהנחש היה כגמל וירד סמא"ל ורכב עליו, 
ולכן כל מה שעשה הנחש לא עשה אלא מדעתו של סמא"ל. 
כלומר היתה כאן הרכבה של כוח עליון יותר על גבי הנחש 
שמכוחו הגיעה נקודת החטא. א"כ זו הבחנה של בנין כנגד 
הבנין של הצלע, בנין דטומאה כנגד בנין דקדושה. אלא שזה 
בנין בהבחנת פיתום ורעמסס, ולא בהבחנת דור ההפלגה. כי 
הנחש אין לו כח של בנין אלא אך ורק כח הריסה. כי כל כח 
חיבור בפנימיות הוא מכח תענוג והנאה. ולכך חיבור בין איש 
לאשה יש בו תענוג. אולם על הנחש אמרו בגמרא )תענית 
ח' א'( מה הנאה יש לו לבעל הלשון, אלא כולו כח של היזק 
בנין  ולא כח של  ושבירה  וזהו רק כח של פרוד  בלי הנאה. 
בנין, אלא על  אינו  חוה  רצונו לשאת את  ובעומק אף  כלל. 
מנת לבטל את ה"ויבן". כי הנחש אין לו בנין כלל, ולכך אין 

לו בן זוג בעצים כנ"ל. וכן אף נחש בריח אינו מזדווג עם נחש 
עקלתון כנ"ל. כי חיבורם אינו חיבור לשם חיבור אלא חיבור 
של היו מחריבים את כל העולם כולו. והנה הדיבור, כאשר 
עם  שיחה  מרבה  בבחינת  אלא  הגמור,  החיבור  לצורך  אינו 
פיתום  בנין  הבחנת  זו  הרי  זנות,  לצורך  ועוד  לו,  לא  אשה 
רסיסה  הריסה,  של  דיבור  זה  הרי  קיום.  לו  שאין  ורעמסס 
זנות  כי למרות שגם  בנין.  ולא דיבור של  ]מלשון רעמסס[ 
כוח  בבניין  אין  ואם  מתמיד.  חיבור  אינה  אבל  חיבור,  היא 
של חיבור מתמיד אזי הבניין לא יתקיים. דיבורו של הנחש 
בלשה"ק היה לקחת את כח הצירוף של האותיות, אבל לא 
והחיבור  הבנין  את  לבטל  שעי"כ  לרססו,  אלא  עמו,  לבנות 
בין אדם לחוה. ולכן הנחש בחטאו לא רק שלא עלה למעלה, 
אלא נענש בעל גחונך תלך, שנקצצו רגליו וירד ליסוד העפר, 
ואין לו אופן של תקומה ובנין. והתיקון לכל זה הוא סוד בניין 

הבית. א"כ עד כאן דנו בפגם הדיבור של הנחש ותיקונו.

פו"ר של פרוד לעומת פו"ר של אחדות
עתה בפגם המעשה, שהנחש בא על חוה והטיל בה  נדון 
זוהמה. והבאנו לעיל את הגמרא בבכורות שכחלק מעונשו, 
אין מקביל לנחש בעצים מצד זמן העיבור, ובארנו מה היא 
ורבו  פרו  הנה  נוספת.  הבחנה  נביא  וכאן  העונש,  משמעות 
יש  אמנם  כ"ב(.  א'  )בראשית  החי  בעלי  מיני  לכל  ברכה  זו 
פרור.  מלשון  הוא  פרו  הפגם,  נקודת  מצד  מהלכים.  ב'  בזה 
וזאת ההבחנה בכח ההולדה של הנחש, שזו הולדה של פרור 

מצד  משא"כ  עיבורו.  בזמן  לו  שמשתווה  מי  שאין  ופרוד, 
נקודת התיקון בפו"ר, הרי כתוב "והודעתם לבניך ולבני בניך" 
)ואתחנן ד' ט'(, וילפינן בכך בקידושין )ל' א'( חיוב ללמד בנו 
ובן בנו תורה. הרי שכח ההולדה יוצר חיבור של אחדות בין 

הדורות, מצד התורה המאחדת אותם. 

חיבור שאין לו ביטול
ונראה שעומק הפגם באשה הוא היציאה מנקודת החיבור 
מיועד  לאשה  איש  בין  חיבור  מקרה.  של  לנקודה  הגמורה, 
להיות חיבור גמור. ולכן מי שמגרש אשתו ראשונה, אפילו 
שמצינו  ולמרות  ב'(.  צ'  )גיטין  דמעות  עליו  מוריד  מזבח 
במשנה בגיטין )צ' א'( שפעמים יכול הבעל לגרש את אשתו 
את  שהקדיחה  כגון  בכך,  מה  לכאורה  שהם  דברים  על 
תבשילו, או מצא נאה ממנה, למעשה במקרים כאלו הפירוד 

כבר חל  ביניהם ואין אלו אלא תואנות. מ"מ הנקודה הברורה 
היא, שחיבור האיש והאשה צריך להיות באופן של קביעות 
ובמקדש  במשכן  השכינה  שהשראת  וכמו  ביטול.  בו  שאין 
באה בבחינה של בית, שהוא מקום קבוע, כך איש ואשה זכו 
שכינה ביניהם, שהיא השראה על מקום הנקרא בית, מקום 

קבע שאין לו ביטול. 

מקרה הוא פגם באשה
לעיל ביארנו ששורש בנין הוא בן, בי"ת נו"ן. והנה התיקון 
להיות  תהפך  שהבי"ת  להיות  צריך  היה  סיני  הר  במעמד 
בנקודת  אבל  ל'אנכי'.  תעשה  שה'בראשית'  כלומר  אל"ף, 

בית,  במובן  בת  להיות  הפך  והבן  אבד,  הנו"ן  בעגל  הנפילה 
כפי שהבאנו לעיל, "לקחה מרדכי לו לבת ... אל תקרי לבת 
אלא לבית". הרי שנקודת החיבור בין האיש לאשה הוא דבר 



 ז 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון האישהשובבי”ם תיקון האישה

קבוע כבית. וכאשר החיבור בין האיש לאשה אינו בקביעות 
של בית, אלא במקרה, הרי זה עומק הפגם באשה. ומבחינה 
זו אין נפ"מ בין הפגם של הראיה או של הדיבור או של כוח 

ההולדה, דכולם עניינם אחד. דחיבור בבחינת מקרה, שאינו 
קבוע, הוא פגם באשה. 

בגן עדן היתה השכינה ביניהם ולא היה בית
על הקשר בין הקב"ה וכנסת ישראל לאחר החורבן מקונן 
בכ"ף  כאלמנה  אבל  א'(.  א'  )איכה  כאלמנה"  "היתה  הנביא 
יחוד  התבטל  לא  בפנימיות  כי  אלמנה,  ממש  ולא  הדמיון, 
קוב"ה ושכינתיה. כך החיבור של האיש והאשה, מצד מדרגת 
ומצד  מלמעלה,  השכינה  חיבור  מצד  הוא  שבדבר,  הקבע 
היתה  לחוה  אדם  בין  המחבר  החטא  קודם  מלמטה.  הבית 
השכינה, שהיא סוד הקדושה וסוד התמידיות, ולא היה להם 

אזי  השכינה,  השראת  את  ואיבדו  שחטאו  לאחר  אבל  בית. 
נקודת החיבור הקבועה היא בעצם היות האשה נקראת בית. 
וכל חיבור שאינו במהלך של לקחה  שזאת נקודת התיקון. 
לו לבת שהיא הבית, בבחינה של הקביעות שבבית, זה פגם 

בחיבור לאשה. 

לעתיד לבוא הקביעות היא מצד השכינה 
נקב,  בבחינת  היא  נקבה  כל  שבארנו,  כפי  יותר  ובעומק 
בבחינת חסר. ומצד כך אין אשה אלא ליופי ואין אשה אלא 
לבנים, ואשה היא בבחינת בית. אבל מצד הנקודה הפנימית 
והמוחלטת של החיבור בין האיש לאשה, שזה בסוד התיקון 
לעתיד לבוא, שאשה בגימטריה שי"ן ו"ו, שהוא השורש של 
מנקודת  מגיע  שאינו  ואשה  איש  של  חיבור  כל  שם  שווה, 

ההשתוות, נקרא זנות בערכין. אבל מצד המדרגה של השתא, 
הוא  קביעות,  של  במהלך  בית,  של  במהלך  שהוא  חיבור 
חיבור אמיתי. ייתן השי"ת שנזכה לבניין הבית השלישי, שאז 
השראת השכינה בבית לא תבוא מצד כח האהבה בין האדם 
לאשתו. אלא בבית השלישי, הקביעות של הבית תבוא מכח 

הקביעות של השכינה שהיא קבועה ועומדת לעולם.

שובבי"ם 005 תיקון פגם האישה תש"ע
 מספר שיעור בקול הלשון 1132495 

)מודפס בספר מועדי השנה(



* מספר שיעור בקול הלשון

בלבבי משכן אבנה • עיקר עבודת האדם

]1132656[* חודש אלול  כח ההתחדשות  / אני לדודי-דוד וכלה�

]1132141[ סליחות כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם�

]1132657[ חודש תשרי  חוש המישוש ברוחניות �

]1132172[ ראש השנה קרבת ה'-נכנס לפניו לדין �

תענית צום גדליה צער על צמצום הגדלות )גדליה, גדל – י -ה(

]39011499[ עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד �

]1127878[ שבת תשובה השבת כוחתיו לשורשם ולהביאם למנוחה �

]1132284[ יום הכיפורים ניקיון, זכות בלי מחיצה בינו לקב"ה �

בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ,  ממשיך לאורך השנה

]1132301[ סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה  �

]30484555[ הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד �

]30484397[ שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל �

]1132658[ חודש חשון  הריח שנשאר מימים נוראים �

]1132659[ חודש כסלו  כח השינה �

]81281[ חנוכה  לראות בכל דבר את שורשו באור �

]1132660[ חודש טבת  התגברות על פחד �

]1130588[ תענית עשרה טבת  עשירי שבעשירי )לכלולל כל עשר כוחות שבנפש( �

]81282[ שובבים ימים של תיקון של אות ברית קודש �

]1132661[ חודש שבט  כח הלעיטה )אכילה( �

]81283[ ט"ו בשבט חיבור לאדם בבחינת עץ השדה �

]1132662[ חודש אדר א'  כח השמחה �

]1132663[ חודש אדר ב'  כח השחוק  �

]1132540[ תענית אסתר דבקות בצמצום-צום, העדר קודם להויה �

]81284[ פורים דבקות בכח ההפכים �
]34520048[ שושן פורים דבקות בחומה- גבול שכלול בבלתי בעל גבול  �
]1132651[ חודש ניסן  כח השיחה �

שבת הגדול פרישות מכח ע"ז וענפיו

]81269[   פסח דבקות באהבת ה' �

]1132083[ ספירת העומר זמן לנקות המידות כהכנת קבלת התורה �

]1132652[ חודש אייר  התבוננות �

]1132052[ ל"ג בעומר דבקות בסוד הפנימי שבכל דבר �

]1132653[ חודש סיון  כח ההילוך �

	]38459082[ שבועות דבקות בקוב"ה ישראל ואורייתא חד�

]1132654[  חודש תמוז  כח הראיה �

]33514765[ תענית י"ז תמוז כח השבירה, ירידה לצורך עליה �

]1132655[ חודש אב  כח העצבות וכח השמחה �


